**Песни небес: «Свят Бог Саваоф» (Ис.6:1-4) - размышление.**

**Автор книги, в которой записана песня ангелов: Исаия.**

* Его имя – «Господь говорит», а также некоторые исследователи переводят «Яхве спас». Он жил при 4-х царях иудейских в Иерусалиме около 700 г. до р.Хр.: «во дни Озии, Иоафама, Ахаза, Езекии - царей Иудейских» (Ис.1:1). Пророк Исаия пережил всех этих царей, его благословенное служение охватывает почти шестьдесят лет.
* Он был из царской семьи (родственником Амасии, отца Озии), свободно общался с царями. Вероятно, он был историографом иудейского двора во время правления нескольких царей (2-я Пар.26:22, 32:32). Исаия вырос в Иерусалиме и получил лучшее образование, какое только можно было получить в столице.
* Он проповедовал о покаянии, истинном богопоклонении, о любви Божией и Его судах, о Вавилонском плене и выходе из него. Более всего у этого пророка записано пророчеств о Христе, Его миссии, страданиях, о вечном Царстве для спасённых. Также Исаия предсказал победу персидского царя Кира над Вавилоном и то, что в будущем Кир отпустит Израиль из вавилонского плена. В пророчестве Кир назван «помазанником Господа», несущем избавление Израилю. В книге Исаии отражено глубокое осознание величия и святости Бога. Пророк осуждает не только хананейское идолопоклонство, но и религиозный формализм собственного народа, в церемониях которого отсутствует верность Богу и искреннее чувство. Он проповедует неизбежный суд над идолопоклонниками, объявляя, что только праведники уцелеют.
* Исаия был призван Богом молодым юношей. Его проповедь для Иудеи началась после того, как Бог в видении показал ему Свой престол в Ис.6 главе. Исаия, увидев святого Бога, глубоко осознал свою греховность, и уже думал о смерти, из его уст лились слова покаяния. Но от жертвенника, который стоял перед престолом, прилетел серафим и коснулся его уст горящими углями, после чего Бог объявил его очищенным от беззакония и греха. Только силою Божией можно быть очищенным от греха, а от нас к Богу может исходить пламенная просьба об этом и покаяние. Господь с особой целью показал Исаии это видение и очистил его – Он желал послать Исаию для служения и пророчества к Иудее. Но только с чистым сердцем можно передавать весть Божью. Также это должно было быть добровольным шагом, откликом со стороны Исаии. И поэтому Бог спрашивает: «кого Мне послать? и кто пойдет для Нас?». И Исаия ответил: «вот я, пошли меня» (Ис.6:8). Господь сразу показал Исаии, что он не должен ждать положительных результатов от проповеди, а просто передать Божью весть Его непокорному народу. Исаия мужественно делал это в течение своей долгой жизни. Это может делать человек, которому на это дал силы Господь, и который очень предан Богу и любит свой народ.
* «Это был необычайно одаренный и талантливый человек, достигший таких вершин совершенства в красноречии и художественном стиле, на которые не поднимались греческие философы и писатели даже в эпоху расцвета Греции. Однако превосходные дарования были только мерилом тех глубин пламенной и чистой натуры, которые определяли существо Исаии - глашатая воли Божьей. Исаия - иудей, сын своего времени, патриот. Его взгляд на человечество как на единое целое, глубочайшее понимание характера Божьего и Его искупительной любви по праву делают Исаию евангелистом своей эпохи, человеком, поднявшимся над своим временем, предвосхитившим будущее» (Волкославский «О библейских пророках и судьбах»).

**Историческая ситуация в Иудее во время пророка Исаии (700 г. до р.Хр.):** читайте Волкославский 3 глава из книги «О библейских пророках и судьбах истории».

**1 часть - Ис.6 глава – «Свят, свят, свят Господь Саваоф».**

1. Ис.6:1,2. **Кого и где увидел Исаия?** Бога на небесах в небесном храме, сидящего на престоле высоком и превознесенном, и края риз Его наполняли весь храм. Это, наверное, был великий свет и видение очертаний Сидящего. Господь заполнял всё небо.
2. Ис.6:2. **Кто воспевает хвалу Богу и почему они почти закрыты?** Это верховные ангелы, управляющие вселенной по велению Божьему. Возможно, Серафимы закрывали свои лица, чтобы не напугать Исаию. Ведь в Откр. в 4 главе Иоанн видит их с открытыми лицами льва, орла, быка, человека.
3. Ис.6:3. **В чём состоит весть песни Серафимов? Почему именно с именем Святой Господь Саваоф в это время является Господь к пророку и народу?**

Весть песни Серафимов: «Свят, Свят, Свят Господь Саваоф! вся земля полна славы Его!».

* Свят. Во время, когда царь Озия и народ пренебрежительно относились к Богу, звучит весть о святости. Именно это качество должен был понять и искать народ Израильский. Со Святым Богом, Спасителем и Судьёй, Святым Творцом и Искупителем народ прошёл через Чёрмное море, вышел из рабства и спасся от египтян, завоевал землю ханаанскую. Во время Исаии народ отступил от Бога и впал в рабство греха. В связи с этим народу был дан призыв к покаянию и пророчество о пленении, если не послушается святого Бога. Народу предстояло вспомнить, каков Бог.
* Господь Саваоф. - **Yahweh Tseba’oth. Существительное Tseba’oth** впервые встречается в Быт.2:1, где имеется ввиду множество составляющих частей небес земли. Некоторые полагают, что в данном случае имеются ввиду звёзды. Есть также мнение, что **sabaof** - это ангелы (Пс.32:6). Сложное имя **Yahweh Tseba’oth** впервые появляется в 1Цар.1:3 – часто это слово используется по отношению к армиям – Бог, Которому служат войска. Считается, что у Бога есть войско – ангельская рать, которая исполняет Его приказы. Чаще всего это имя использовали пророки в те дни, когда народ Божий больше всего страдал от поражений. Этим именем напоминали, что у Бога есть огромные армии, с которыми Он может выступить в поддержку Своего народа. Именно этому имени присягали на верность военачальники Израиля (Ис.Нав.5:14-15).

Во время Исаии соседнее государство Израиль стремилось к союзу с Ассирией, с Египтом. Господь обличал их, говоря, что Он – Защитник Израиля. Но те не послушались и были разграблены и уведены в рабство. Исаия проповедовал для Иудеи. Иудея в будущем после видения подверглась нападению Сеннахерима, ассирийского царя. И Исаия убедил царя Езекию умолять Бога о спасении. Тот так и поступил, после чего Ангел Господень поразил вражеское войско из 185000 чел. Господь был призван как Бог Саваоф, и Он победил в этом сражении. До того, как Исаии было видение Господа, он наблюдал, как царь Озия создал могучую армию и побеждал аммонитян, филистимлян, аравитян. У него были победы, потому что помогал ему Бог (2-я Пар.26:7). Но Озия забыл об этом и возгордился, стал надеяться на мощь военной силы. Поэтому, когда на трон должен был взойти новый царь, когда началось пророчество Исаии, все снова должны были вспомнить, что победа от главного Начальника войск – Господа Саваофа.

* «вся земля полна славы Его!» - Бог собирался вершить суды над всеми народами. В пророчестве Исаии Вавилон, а далее персидский царь Кир были исполнителями Божьей воли. Поэтому это весть о Боге, Который управляет всей землёй. Он Тот, Который видит всех и везде, управляет всем процессом и ни один грех не будет сокрыт от Него, Он всё осветит Своим светом. Слава Божья – это Его дела и Его характер. Он собирался действовать после этого видения, данного Исаии.
1. Ис.6:3. **Кому поют-проповедуют серафимы? Чему это учит нас?**

Серафимы взывали (пели) друг ко другу.

* Это значит, что и мы должны нести весть, рассказывать о характере Божьем друг другу. Славить Его имя, благодарить Его за то, что Он говорит в Своём Слове, что Он делает для нас в нашей жизни. В этом будет жизнь и для нас, и для тех, кому мы будем петь и говорить. Ведь «сердцем веруют к праведности, а устами исповедуют ко спасению» (Римл.10:10).
* Серафимы «восклицали» - это было очень яркое и торжественное пение, ведь «поколебались верхи врат от гласа восклицающих, и дом наполнился курениями». На Исаию воздействовало всё – и видение, и слышание, и даже запах, что говорило о реальности происходящего. Потом к нему прикоснулся углём серафим. Здесь задействованы все органы чувств человека.
1. Ис.6:5-7. **Какие чувства испытал Исаия во время видения? Как вы думаете, связано ли это с тем, что случилось ранее с царём Озией?**

Страх, трепет, благоговение и осознание собственной греховности наполнило Исаию. И это при том, что он не любил грех. Он готовился умереть, помня о том, что случилось с царём Озией, когда тот покрылся проказой, войдя в храм совершать священническое служение (что делать был не должен). Но при этом Исаия имел смиренное и сокрушённое сердце, в отличие от гордого царя он исповедовал греховность свою и народа. Поэтому Господь, дав ему почувствовать собственную немощь и нужду, дал ему прощение, очищение и Божье присутствие в его жизни. Чувство собственной немощи сменилось наполненностью миром и силою Божией. Исаия исполнился огнём желания служить Господу и не мог удержать его в себе.

1. Ис.6:6,7. **Каков был ответ Божий на молитву покаяния Исайи**?

Именно огонь с жертвенника очистил Исаию – ведь на жертвеннике приносилась жертва за грех, которая указывала на жертву Иисуса Христа. Только Его кровь может очистить от греха. Это на протяжении всей жизни постигал Исаия и воспел в песне о страдающем Мессии (Ис.53 гл.). Последний текст 6 главы указывает на «святое семя» - Иисуса Христа, Который должен спасти народ Божий.

1. Ис.6:8. **Каков был отклик Исаии на действия Бога после того, как Господь очистил его и призвал на служение?** «Вот я – пошли меня». Он не берёт время на раздумье, это значит, что он и раньше хотел служить Господу. Это направление его жизни, для чего он был очищен и направлен Самим Богом. Служение для Бога должно быть выбрано самим человеком и совершаться им добровольно. И хотя Господь Сам находит нас в этом мире, шаг выбора мы должны сделать сами. А после этого Господь будет вести нас и даст силы для жизни и служения. Бог не тиран, Он уважает свободу выбора человека, за всем этим наблюдает вся вселенная.
2. **Другие имена и грани характера Бога, которые записаны в этой главе:**
* Ис.6:5 – Царь, Ис.6:20 – Целитель. При каком условии для нас есть надежда на спасение? Если человек или народ обратятся к Богу всем сердцем и оставят злые дела, то Господь будет их Царём и Целителем.
1. **Ис.6:13. О каком «святом семени» идёт речь в этом стихе? Прочитайте продолжение этой мысли в Ис.53:1-5, Ис.53:9, 11. Есть ли в этих стихах речь о святости?**

Ис.6: 13 – святое семя, корень (в других стихах Библии «Отрасль»). Это пророчество об Иисусе Христе. Ещё после грехопадения в Быт.3:16 было дано обетование о том, что Семя (Иисус) поразит в голову змея (сатану). В Ис.11:1-10 дано пророчество об отрасли от корня Иесеева (Иесей – отец Давида, Давид – праобраз Иисуса) – о Мессии и Спасителе Иисусе Христе, описано Его служение, Его характер, Его Второе Пришествие и суд, вечное царство в небесах и земле. В 6 главе дана надежда, что Бог сохранит верный остаток колена Иуды, из которого произойдёт Мессия. Какое счастье, что мы живём во время, когда Мессия должен снова придти для окончательного суда и спасения Своего народа! Божья слава проявилась вначале 6 главы Исаии в мощи Бога Саваофа, а в конце главы в Спасителе Иисусе Христе.

Продолжение этой мысли об Отрасли мы читаем в Ис.53 главе. В Ис.53:9, 11 есть характеристика святости Мессии: «не сделал греха, и не было лжи в устах Его», «чрез познание Его Он, Праведник, Раб Мой, оправдает многих и грехи их на Себе понесет».

1. **Господь желал в будущем призвать народ иудейский, забывший о святости Бога:**
* Ис.1:14-20 – к покаянию, истинной вере и послушанию, к делам любви к ближним.
* Ис.54:5-7 – к восстановлению отношений с Ним настолько близких, насколько близки могут быть супруги.
1. Прочитайте Ис.5:16; 43:3,14,15; 54:5; 57:15 и назовите имена Бога, с которыми в пророчествах Исаии связано имя «Святый». Что это говорит о полноте любви Божьей к нам и разностороннем понимании святости Бога?

Имена, с которыми в пророчествах Исаии связано имя Святого Бога:

* Ис.5:16 – Судия Святый
* 43:3, 14, 15 – Святой Израилев, Спаситель, Искупитель, Творец Израиля, Царь.
* 45:11 – Святый Израиля и Создатель Его
* 54:5 – «твой Творец есть супруг твой», «Господь Саваоф - имя Его; и Искупитель твой - Святый Израилев», «Богом всей земли назовется Он» (Элохим).
* 57: 15 – «Высокий и Превознесенный, вечно Живущий, - Святый имя Его».

Более всего имя Святый связано с именами Саваоф, Искупитель, Творец, Царь. В каждом качестве Он совершенен и отделён от греха. Он не похож на земных царей и правителей, на земных супругов. Он верховный правитель, глава всех воинств небесных, Он же Бог любви, который является Искупителем. Главный выкуп, который делает Бог – отдаёт Своего Сына, то есть Себя, на смерть ради нас. И когда мы задумываемся о том, что Святой Бог взял все грехи мира на Себя ради нас, это не укладывается в нашей голове. Мы не сможем этого понять, только верить в это и благодарить, служить Ему и стремиться к ещё более близким отношениям с Ним.

1. **По какой причине Господь хочет сделать Свой народ святым?**
* Втор.14:2 – Господь избрал этот народ, чтобы он был Его собственным народом на земле, для того, чтобы сделать их счастливыми.
* Лев.11:45 – потому что Бог свят, а мы должны представлять Его для других народов на земле. О Нём судят по тому, какие мы.
* Еф.5:25-27 – потому что Христос умер за Церковь, чтобы сделать её чистой и святой.
* Откр.20:6, 21:27 – чтобы мы могли быть воскрешены при первом воскресении и жить с Богом в вечном Царстве. Туда не войдёт ничто нечистое, ведь в вечности всё будет свято, отделено для Бога.

**2 часть – Откр.4 гл. – Песнь «Свят, свят, свят Господь Бог Вседержитель».**

1. **Откр.4:6-8. Опишите исполнителей славословия Богу в этой песне. В чём разница видения серафимов из Исайи и из Откровения?**

Сравнение видения Иоанна и видения Исаии:

* Откр.4:1. Исаия видел всё с земли приблизительно, Иоанну открыта дверь в небо, он взят туда и приглашён смотреть всё ближе. Это говорит о том, что Господь решил открыть самое тайное недоступное, чего человек до сих пор не видел.
* Откр. 4:2-6. Иоанн видит престол, Бога Отца, Сидящего на нём (так как Агнец Иисус Христос появится позже в 5 главе). Иоанн видит сияющее лицо Бога и радугу завета вокруг престола, исходящие от престола молнии, присутствие Духа Святого, выраженного в семи ярких факелах около престола, слышит раскаты грома. Перед престолом простирается огромный стеклянный пол (море). Это тронный зал Вседержителя. Исаия видел только края одежды и очертания Сидящего на престоле. Наверное, благодаря уже совершённой жертве Христа, Иоанн (а также 24 старца) были допущены видеть Бога Отца.
* **Сидящий на престоле.** Несколько раз в этой главе повторяется характеристика «Сидящий на престоле, Живущий во веки веков» - это может относиться только к Богу, ОН вечный Бог Царь. Сидящим на престоле всегда показан Отец, а Иисус в Откр.5 гл. показан идущим. «Сидящий: благоговейная сдержанность в описании Правителя Вселенной, вероятно, основывается на том, чтобы не прибегать к антроморфическим приемам («Антроморфизм - греч. слово, это представление Бога или явлений природы в виде человека с человеческими качествами»). И поэтому Иоанн просто говорит: «Сидящий», ничего больше не позволяя сказать себе о Его внешнем виде. Он подчеркивает только Его настоящее положение на престоле. Такое описание Отца резко противоположно подробному описанию Сына - Откр.1:13-15: Сын так же человеческий, как и Божественный, и поэтому Он может быть описан в человеческих красках и выражениях» (Библейский комментарий АСД).
* **24 старца.** Вокруг*Божьего* престола *«стояли и еще* двадцать четыре престола, на которых восседали старцы, облаченные в белые одежды, с золотыми венцами на головах». Белые одежды и золотые венцы Бог обещает дать верным Ему людям, Которые принимают Его как Спасителя и служат Ему, побеждают Его силою лукавого. Когда Христос был воскрешён, то вместе с ним воскресли пророки, лежавшие в гробницах (Матф.27:52, 53). Есть мнение, что потом они были взяты на небо, как представители Земли – это и есть 24 старца из книги Откровение. Они являются наблюдателями истории христианства и судов, действий Божиих. До них на небо попали только 3 человека: Енох, Моисей и Илия. О Енохе и Илии написано, что взял их Бог живыми, Моисея Господь воскресил. Моисей и Илия являлись Иисусу Христу (Матф.17:3).

24 старца можно сравнить с 24 очередями в левитском служении. Подобно тому, как священники служили пред Богом в земном святилище, так и Иоанн видел 24 старцев, исполняющих служение в небесном святилище. 24 старца символизируют собой полноту Израиля (см. Откр.7:4), по два старца от каждого колена; один из них символизирует собой буквальный Израиль - народ Божий до распятия Христа; другой - духовный Израиль, христианскую церковь, народ Божий после распятия Христа.

* **Четыре Живых существа.** И Исаия, и Иоанн видят около престола Херувимов и слышат их поющими песню Богу. Иоанн называет их «живыми существами». Но если в видении Илии они закрывали свои лица и тела крыльями, то здесь Иоанн видит их лица: «Первое из них льву*было* подобно, второе походило на тельца, лицо третьего напоминало человеческое, четвертое существо похоже*было* на летящего орла». Тела их тоже не были закрыты, поэтому всюду–всюду, даже под крыльями, Иоанн увидел множество глаз. Глаза символизируют всеведение. Иоанн не был напуган, так как Бог укрепил его, чтобы тот передал всё это людям. Исаия видит видение вначале своей пророческой деятельности, Иоанн в конце. Иоанн видел Самого Иисуса – Бога во плоти, поэтому он может увидеть и эти тайны. Человек через Иисуса Христа приближен к Богу.

Лица у Херувимов – символ царственных правителей. Лев является царём диких зверей, телец – царём одомашненных животных, орёл – царь птиц и человек поставлен Богом быть управителем живых существ. «Такая форма изображения описана с той целью, чтобы символически представить небесных вестников во всей их полноте служения, способностей и приспособляемости» (Е.Уайт). Крылья указывают на ту быстроту, с какой небесные существа исполняют данные им поручения.

Живые существа (Херувимы) не имеют покоя: люди обычно днем работают, а ночью отдыхают, но Тот, Кто хранит Израиля, «не дремлет и не спит»(Пс.124:4). Божественная сила, управляющая вселенной, никогда не прекращает Своей деятельности, небесные существа никогда не перестают приносить хвалу Богу.

1. **С каким именем обращается к нам Господь в этой песне книги Откровения и почему?** Откр.4:8 «И восклицают они беспрестанно, днем и ночью: **«Свят, свят, свят Господь Бог Вседержитель, Тот, Кто был, Кто есть, Кто грядет!»**.

Во времена Исаии Бог приходит с именем Святой Бог Саваоф, так как Бог призывал отступивший народ вернуться к Нему и к святости. Вскоре Иудею должны были постигнуть войны, и им предлагалось положиться на небесного Военачальника. Вся земля осветилась от славы Господа, Который собирался послать Мессию для спасения человечества. С той поры, как Иисус победил грех на кресте, воскрес и восшёл на небо, звучит весть о Его скором пришествии. В наше время постмодернизма, когда люди сосредоточены на себе, мир всё больше погрязает в войнах, болезнях и страхах, имя Бога Вседержителя является актуальным. Как и во время Ноя, насилие увеличивается, идёт разгул разврата, поклонение творению и оккультизму. Каждая страна старается наращивать военную мощь и готовится к войнам на своих и чужих территориях. Сильные мира сего думают, что они управляют этим миром и им всё подвластно. Поэтому действовать будет Господь Вседержитель. Мы, его дети, не будем воевать, это война Господа Вседержителя, Который грядёт.

1. **Откр.4:8. Какая главная весть для нашего времени воспевается в этой песне?**

Во время Ветхого Завета на небесах херувимы и ангелы пели песню, которую слышал пророк Исайя 6:3 «Свят, Свят, Свят Господь Саваоф! вся земля полна славы Его!». Здесь эта песня расширена. «Который был, есть и **грядет**» - это расширенное значение имени Сущий, с которым являлся Господь со времён Моисея. Мы привыкли думать, что грядёт к нам Иисус Христос. Но в этой песне даётся обещание, что Сам Отец приблизится к нашей планете. Сам или в лице Иисуса Христа – это Ему одному известно. В Откр.1:8 говорится от имени Иисуса Христа теми же словами: «Я есмь Альфа и Омега, начало и конец, говорит Господь, Который есть и был и грядет, Вседержитель», а в Откр.4:8 – об Отце. Здесь мы видим, что Отец и Сын – одно.

1. **Откр.4:11 - «Достоин Ты, Господи».** После этого к песне прославления присоединяются бывшие жители земли – 24 старца - и поют песню «Достоин», так как Он Творец и Управитель. Откр.4:11 «Достоин Ты, Господи, приять славу и честь и силу: ибо Ты сотворил все, и [все] по Твоей воле существует и сотворено».

**Эта песня является продолжением и итогом предыдущей – Откр.4:8. В ней выносится вердикт от представителей людей Земли (24 старцев), как будто это происходит на суде – «Достоин Ты, Господи». Что достоин принять Господь от вселенной и почему?**

* Этот гимн поётся Сидящему на престоле Отцу. Ему принадлежит слава, так как Он всё сотворил. На протяжении всей Библии говорится, что Бог владеет нами по праву Творца, мы – творение Его рук. Современный мир ставит это под сомнение. В школах преподаётся теория эволюции и всё это приводит к тому, что Заповеди Божии отрицаются и грех умножается в мире. Но Господь Творец до сих пор управляет этим миром и Он исполнит до конца Свою волю о спасении людей от зла. «Всё по Твоей воле существует» говорится в настоящем времени.
* «слава и честь» - это очень близкие понятия. В переводе с греч. «слава» - это блеск, сияние, яркость, величие; а «честь» - почет, почитание. Одно понятие усиливает другое – прославляет и возносит Бога превыше всего. Понятие «Достоин… принять… силу» в переводе Кулакова звучит «Тебе… власть по праву». У Бога есть право на верховную власть.
* Сейчас идёт суд не только над людьми, но и над Богом, поэтому старцы выносят приговор о правоте Бога Творца – «Достоин».
* Восхищение святостью Бога звучит в первой песне Библии – песне Моисея (Исх.15 гл.). О том же поют все спасённые в песне 15 главы Откровения «Велики и чудны». Они будут воспевать правоту и справедливость судов Божьих, восхищаться Его святостью.

**Вопросы для обсуждения.**

1. **При каком другом особом событии на земле явился ангельский хор, воспевший о славе Бога?** Лук.2:13, 14 «И внезапно явилось с Ангелом многочисленное воинство небесное, славящее Бога и взывающее: слава в вышних Богу, и на земле мир, в человеках благоволение!». Здесь ангелы ликуют и радуются за спасение жителей планеты Земля. Они не описывают качества личности Бога, но воспевают событие и то, что несёт оно с собою – примирение человека с Богом. Святой Бог родился младенцем – это необъяснимое чудо! Общее с песней Исаии 6 гл. – это весть о славе Божьей, наполняющей землю и небо. Это как бы продолжение вести «святого семени», которой заканчивается 6 глава. Там было пророчество – здесь оно исполнилось.
2. **Помня о святости Бога, каким образом мы будем готовиться к служению и совершать его? Римл.12:1. Обсудите, что значит быть святой живой жертвой для Бога.**

Римл.12:1 «Итак умоляю вас, братия, милосердием Божиим, представьте тела ваши в жертву живую, святую, благоугодную Богу, [для] разумного служения вашего».

* «Жертва» предполагает, что мы отдаём Богу самое лучшее: время, силы, средства, душевные силы, наш выбор. В служении жертва – это не то, что нам не нужно, а то, что очень ценно и дорого, мы это посвящаем Богу. Оторвать от себя родимых дорогое нам – посвятить своё время для Бога – на данный момент это самое актуальное в служении. Ни одно хорошее дело невозможно без жертвы. Но Бог всё благословит и восполнит!
* «Жертва живая» - Богу нужны мы, а не жертвы тельцов или что-то материальное. «Духом пламенейте» сказал Павел римлянам. Это пламя может подпитываться только любовью. Любовь к Богу будет побуждать нас служить и людям. Любовь в библейском понимании – это принцип и действие, а не только слова и эмоции (1-е Кор. 13 гл.).
* «Святая жертва» невозможна без ежедневного посвящения себя Богу, смиренного сердца и присутствия Духа Святого. Только Дух Святой способен сделать нашу жертву святой – действительно отделённой и благословенной для Бога.
* «Благоугодная Богу» - Господь хочет, чтобы мы совершали служение от всей души, бескорыстно. Только такая жертва угодна Ему. Его желание – чтобы мы очищались от греха, были похож на Него и счастливы с Ним. Святой жертвой был Христос для нас, этого же требуется и от нас, чтобы мы также любили Бога и людей.
* «для разумного служения» - Бог хочет, чтобы мы имели здравый разум, продумывали и планировали служение наиболее эффективным образом. Вера и разум в живом служении, которое благословляет Дух Святой, принесут успех. Это означает, что мы будем готовиться к служению заранее наилучшим образом. Разумное служение предполагает гармонию времени отдыха и труда, гармонию посвящения времени служению в церкви и в семье, уделение внимания вопросам нашего здоровья. Разумное служение предполагает разделение ответственности с другими служителями – не берите всё на себя, когда можете дать послужить и другим. Откликайтесь на служение, когда вас призывает Господь.

**Псалмы для пения на уроке:**

1. О святости Бога: «Свят, свят, свят Господь наш» («Гимны надежды» №12 или другой псалом «Свят»), «Велики и чудны».
2. О Боге Творце, о Святом Духе
3. Псалом о том, что мы хотим быть подобны Богу и об изменении нашего характера, служении Ему: «Я слышал глас среди облаков», «Я весь Твой, Господь», «Я хочу быть подобен Христу».
4. О том, что Господь грядёт на нашу землю: «Он придёт», «Живём в этом мире надеждой».

**Для личного исследования: Отрывок из книги Ж. Дукана «Секреты Откровения».**

«Апокалипсис неоднократно обращается к концепции престола Божьего, чтобы напомнить нам о реальном существовании «престола небесного», который превыше всех земных тронов. «Престол» — ключевое слово в главе 4. Из 47 случаев использования этого слова в Апокалипсисе в этой главе оно встречается 14 раз.

Иоанн просто упоминает о престоле, но не дает его описания. Иоанн также не делает никаких попыток дать портрет, считая себя неправомочным — описать и Сидящего на престоле. Он приводит лишь поэтические эпитеты, сравнивая Его с тремя драгоценными камнями: «ясписом, сардисом и смаградом». Это сочетание весьма знаменательно, поскольку те же камни находятся и на наперснике израильского первосвященника (Исх. 28:17–19 — в русском переводе Библии эту связь выявить трудно — примеч. переводчика). Это единственное место в Писании, где эти три драгоценных камня упоминаются совместно. Иоанн видит лишь то, что Сидящий на престоле подобен трем драгоценным камням: тем самым он снова указывает на Храм.

Радуга над престолом знаменует собой величие и грандиозность картины. Она напоминает также о радуге надежды после всемирного потопа. Как символ благодати радуга отражает гармонию, праведность и справедливость, которые олицетворяет собой престол. Далее говорится, что «от престола исходили молнии и громы и гласы» (Отк. 4:5), и среди этих признаков грядущего исторического хаоса и гнева Божьего 1 — радуга являет собой знак Божьей любви, которая, будучи неразрывно связана с Его справедливостью, спасает и дарует надежду. Радуга также отражает подобие славы Божьей, описанной пророком Иезекиилем (Иезекииль 28:1и дал.), Его безграничного величия и силы. Эта радуга охватывает Небо и Землю, всю Вселенную.

Вокруг престола сидят 24 старца. Возраст старцев отождествляет их с Судией, волосы которого белы, как снег (Отк. 1:14), а то, что они сидят на престолах — раскрывает характер их деятельности: они судьи. Эти 24 старца представляют «победивших», тех, кому дано право воссесть рядом с Сыном человеческим на Его престоле, дабы помочь Ему вершить суд: об этом говорится в послании к Лаодикийской церкви (Отк. 3:21). Но в своем статусе судей эти старцы будут упомянуты только в главе 20, здесь же они возносят хвалу и благодарение Богу (Отк. 4:9–11). Позднее они будут иметь дело с «молитвами святых» (Отк. 5:8), и один из этих 24 старцев даже поможет Иоанну определить тех, кто входит в верный остаток (Отк. 7:13, 14). Эти обязанности указывают на них скорее как на священников, чем на судей. Вместе с тем, эти две роли не являются не совместимыми. Восседая не престолах, они подобно первосвященнику, исполняют одновременно обязанности и священника, и судьи — и такой статус известен со времен Моисея, когда священник был одновременно и священником, и судьей.

Разумеется, 24 старца — число символическое. Оно связано с числом 12, числом завета (четыре — число Земли, три — число Бога: 4 x 3 = 12). 12 колен Израиля, 12 учеников Иисуса и др.; та же коннотация, скрытый смысл и в других местах Апокалипсиса (Отк. 21:12, 14). Число 12 представляет народ завета, верный остаток, весь Израиль, Израиль Апокалипсиса. Число 24 также указывает на служение в иерусалимском Храме, где была установлена очередность служения священников (24 череды, 1 Пар. 24:1–19). «Главный» священник (1 Пар. 24:5) руководил отдельной группой священнослужителей. Интересно, что в Мишне они называются «старейшинами». Музыканты и певцы также подразделялись на 24 группы (1 Пар. 25:1–31), и, подобно «старцам», они воспевали и прославляли Бога, играя на арфах (гуслях) и других музыкальных инструментах (Отк. 5:8; 1 Пар. 25:1, 6, 7). Служение этих старцев было небесным прославлением Бога, земной копией которого было служение в Храме.

«Море стеклянное, подобное кристаллу» (Отк. 4:6), по-видимому, призвано явить бесконечность перед престолом Божьим и тем самым служит аллюзией на космические масштабы этой сцены. Кроме того, образ престола Божьего вознесенный над водами, возвещает о владычестве Бога над стихией, материальным миром. В Апокалипсисе Бог представлен в Своей роли Творца всего сущего. В книге Бытие описывается сотворение мира как победа над водной стихией — символом пустоты и тьмы.

Последняя тема представлена также в Псалтыре и в книге Псалмов Исайи. В Пс. 103 престол Божий над водами символизирует Его господство над сотворенным миром: Ты «устрояешь над водами горние чертоги Твои» (Пс. 103:3). Вероятно, именно этот образ вдохновил Соломона поместить в Храме «море литое» (2 Пар. 4:2). Божественный Судия, Царь Вселенной был таким образом представлен Творцом всего сущего.

Интересно, что упоминание Духа Божьего (Отк. 4:5), активно участвовавшего в Сотворении (Быт. 1:2), предваряет сказанное о стеклянном море, которое является символом Сотворения. Более того, описание четырех животных, которые представляют Землю, следует за этим образом моря. В Библии, как и на древнем Ближнем Востоке в целом, число 4 символизирует собой земное измерение. Пророк Даниил пишет о четырех ветрах небесных (Дан. 7:2), которые в своей совокупности отвечают глобальному параметру, Земле в ее целостности. Он также рассматривает историю рода человеческого (Дан. 2 и 7) через символизм четырех царств.

Более всего поражает описание внешнего вида животных. Первый зверь напоминает по своему облику льва, второй тельца, третий человека, а четвертый орла. В одном еврейском мидраше используется такой же язык. Согласно Рабби Абаху, существуют четыре сильные существа: орел — самый сильный из птиц; бык — самый сильный из домашних животных, лев — самый сильный из диких животных и человек — самое сильное существо из всех. В преданиях эти четыре существа рассматриваются как олицетворение всего сотворенного, а 24 старца символизируют собой весь род человеческий. Апокалипсис ставит сотворение Вселенной в центр видения престола.

Поклонение 24 старцев, которые вторят троекратной формуле прославления четырех живых существ, также указывает на Сотворение. Прежде всего, эти четыре создания, витающие над престолом, непрестанно повторяют: «Свят, свят, свят…Который был, есть и грядет» (Отк. 4:8). Этот параллелизм позволяет полагать, что святость Бога являет Себя в этих трех категориях времени и истории: в прошлом, настоящем и будущем. Другими словами, Бог свят всегда. У пророка Исайи было похожее видение (Ис. 6:1–3). Он также подчеркивает святость Бога троекратно: «Свят, Свят, Свят Господь Саваоф! вся земля полна славы Его!».

Затем 24 старца падают ниц, слагая свои венцы пред престолом Божьим. И этот цикл повторяется. Четыре существа продолжают воспевать святость Божью. Их славословие не прекращается, оно длится вечно.

Эта сцена охватывает пространство и время. Объекты, голоса, образы, лица — это типология того же возвеличивания и прославления Бога-Творца: «Достоин Ты, Господи, приять славу и честь и силу: ибо Ты сотворил все, и все по Твоей воле существует и сотворено» (Отк. 4:11).

То, что делает Бога достойным хвалы и прославления как Судии и Царя — это Его статус Творца Вселенной, мироздания. Если бы Он не был нашим Творцом, наше поклонение Ему было бы идолопоклонством. Можно поклоняться Создателю или поклоняться идолу. Только Бог, будучи нашим Создателем, может судить о нашем назначении и даровать нам спасение».